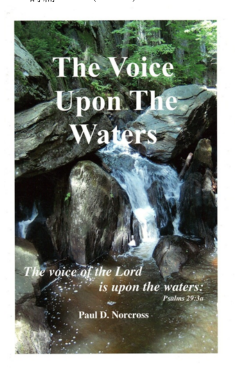
# 河流之上的聲音

耶和華的聲音發在水上; 榮耀的神打雷, 耶和華打雷在大水之上。 詩篇 29:3 (CUVS)



保羅諾克羅斯

# 河流之上的聲音 目錄

第一章我們心靈的哭喊

第二章生命之河

第三章神的聲音在水之上

第四章勿離棄這泉水

第五章在我父親的住所

第六章神心中的熱情

第七章羔羊將餵養他們

凡是渴望的人都可以前往

其他

一封特殊的邀請函

# 第一章 我們心靈的呼喊

天使又指示我在城內街道當中一道生命水的河,明亮如水晶,從神和羔羊的寶座流出來。

啟示錄 22:1 (CUVS)

買穿整本聖經,水,象徵性地,多次地被用來描繪一個巨大的精神真理:上帝不朽的生命湧動著,就像水從他的寶座流向他的人們。那些曾為上帝子民的人們,那些注定要成為上帝子民的人們,持續地向那些對於這水乾渴的人們,向那些追隨上帝飲用這水的人們,告知上帝的存在。

這聽起來熟悉嗎?這些話是在大約兩千年前,耶穌在偉大的宴席尾聲說的,根據在場的人的回憶錄:

## 約翰福音 7:37-39

節期的末日,就是最大之日,耶穌站著高聲說:人若渴了,可以到我這裡來喝。 38 信我的人就如經上所說:從他腹中要流出活水的江河來。

39 耶穌這話是指著信他之人要受聖靈說的。那時還沒有賜下聖靈來,因為耶穌尚未得著榮耀。

這裡所指的"水"是什麼,怎麼樣才能得到它呢,為什麼它如此重要呢?為什麼耶穌勸告他的聽眾飲用唯獨他可以提供的水呢?為什麼他和那個在井邊的女人說同樣的話呢(約翰福音 4),為什麼他在半個世紀多以後向使徒約翰重申兩次<sup>1</sup>,正如約翰在啟示錄裡記錄的一樣呢?

是什麼讓這生命之水這樣吸引著在井旁的女人的心呢?

## 約翰福音 4:9-15

9 撒瑪利亞的婦人對他說: 「你既是猶太人,怎麼向我一個撒馬利亞婦人要水喝呢?」原來猶太人和撒瑪利亞人沒有來往。

<sup>1</sup>啟示錄 7:17 因為寶座中的羔羊必牧養他們,領他們到生命水的泉源;神也必擦去他們一切的眼淚。

 $<sup>^{1}</sup>$ 啟示錄 22:17 聖靈和新婦都說:來!聽見的人也該說:來!口渴的人也當來;願意的,都可以白白取生命的水喝。

- 10 耶穌回答說: 「你若知道神的恩賜,和對你說『給我水喝』的是誰, 你必早求他,他也必早給了你活水。」
- 11 婦人說: 「先生,沒有打水的器具,井又深,你從那裡得活水呢?
- 12 我們的祖宗雅各將這井留給我們,他自己和兒子並牲畜也都喝這井裡的水,難道你比他還大嗎?
- 13 耶穌回答說: 凡喝這水的還要再渴;
- 14 人若喝我所賜的水就永遠不渴。我所賜的水要在他裡頭成為泉源,直湧到永生。」
- 15 婦人說: 「先生, **請把這水賜給我, 叫我不渴,** 也不用來這麽遠打水。」

我們內心的呼喊是這樣嗎?你的心靈也渴望飲用泉湧的活水,因此你可以再也不干渴嗎?在你基督徒的旅行中,你嘗試過那精神之水的味道嗎?

這是確信的事實,耶穌基督來到世上免費地賜予所有渴望精神之水的人們精神之水。但是僅僅熟知聖經中定義的精神之水是不足以接受它的,這和僅僅知道水是在沙漠旅行的人想要喝的東西差不多。

我們必須實實際際飲用上帝的泉水,而不是簡單地認識到它的存在。為避免錯誤的理解,泉湧的活水不是指聖經這本書,就像水不是承載它的玻璃杯。聖經來自於泉湧的活水,但是聖經不是泉水本身。耶穌基督才是泉水。信仰他的人,並知道要如何飲用他的泉水的人才不會再乾渴。

這本書的目的是要解釋飲用泉湧的活水——耶穌基督,的意義。我們都像在井邊的女人一樣乾渴嗎?我們都像她一樣願意放棄她承載著混雜的宗教信條的珍貴的水壺嗎?我們都像她一樣渴望學會享受從耶穌基督的井裡飲水嗎?

願主在我們生命的每一天增加我們的干渴。願我們在他存在的綠洲露營,每天都飲用他的泉水。願這井裡的泉水奔湧成永恆生命。

# 第二章 生命之水

這河水所到之處,凡滋生的動物都必生活,並且因這流來的水必有極多的魚,海水也變甜了。這河水所到之處,百物都必生活。 以西結書 47:9

# 詩篇 1:1-3

- 1不從惡人的計謀,不站罪人的道路,不坐褻慢人的座位,
- 2 惟喜愛耶和華的律法, 晝夜思想, 這人便為有福!
- 3 **他要像一棵樹栽在溪水旁**,按時候結果子,葉子也不枯乾。凡他所做的盡都順利。

我們都見過在河岸邊的樹。這些樹總是長得最繁茂,最強壯,總是接觸最多的果實,因為它們從來都不缺少維繫生命所需要的水。就像水對於實在的生命很重要,水對於一個人的精神生命也一樣重要。缺少水會阻礙生長,缺少精神之水對於信徒們精神成長也同樣會有阻礙作用。成文的上帝的法則像預言一樣來自於同一口井:通過啟示錄,就像上帝的神聖的人說的(或者寫下的),他們是有感於聖靈。²這些男人和女人們的根不停地從神聖的水源汲取營養。泉湧的活水就是生命之源,這水永不干涸。

這是一條真實的河流,它真的存在。上帝在這水的中央(啟示錄 22: 1;以西結書 47:9)。當信徒們找到這神聖的水源,並且飲用它,他們的生命超自然地豐饒起來。很多的信徒曾經瞥見過上帝慷慨的饋贈,或許只是偶爾。但是我們想要居住在這地方,飲用他源源不斷供給的泉水。我們的心因他在這綠洲的存在而滿足嘆息。這地方無法用言語描述,但是足以激起我們的讚美。他對我們的威嚴和愛足以激起我們歡愉的驚嘆。在這裡,有一條充溢著上帝的美德和恩惠,權力和和平,一種想和他的子民一同居住的造物者的信心和友誼。

# 詩篇 46:1-5

(可拉後裔的詩歌,交與伶長。調用女音。)神是我們的避難所,是我們的力量,是我們在患難中隨時的幫助。

所以, 地雖改變, 山雖搖動到海心,

其中的水雖砰訇翻騰,山雖因海漲而戰抖,我們也不害怕。 (細拉)

有一道河, 這河的分使神的城歡喜; 這城就是至高者居住的聖所。

神在其中, 城必不動搖; 到天一亮, 神必幫助這城。

上帝的河是每一個基督徒都渴望被栽種的地方。那不僅是一個繁榮和清爽的地方,還是一個治癒的地方。上帝會引領我們去到這河流,在那裡可以修復我們的靈魂。

#### 詩篇 36:8

他們必因你殿裡的肥甘得以飽足; 你也必叫他們喝你樂河的水。

 $<sup>^2</sup>$  彼得後書 1:20-21 第一要緊的,該知道經上所有的預言沒有可隨私意解說的;因為預言從來沒有出於人意的,乃是人被聖靈感動,說出神的話來。

## 詩篇 23:1-3

耶和華是我的牧者, 我必不致缺乏。

他使我躺臥在青草地上, 領我在可安歇的水邊。

他使我的靈魂甦醒,為自己的名引導我走義路。

活水,到目前為止提及的(例如上帝的河流、靜止的水、活水的源泉)都是由上帝的王座發散出。注意以西結書裡提到這水是從上帝王權的聖所流淌出來。

# 以西結書 47:1-12

他帶我回到殿門, **見殿的門檻下有水往東流出(原來殿面朝東)。這水從檻下**,由**殿的右邊**,在祭壇的南邊往下流。

- 2 他帶我出北門,又領我從外邊轉到朝東的外門,見水從右邊流出。
- 3他手拿準繩往東出去的時候,量了一千肘, 使我趟過水,水到踝子骨。
- 4 他又量了一千肘, **使我趟過水,水就到膝**; 再量了一千肘, **使我趟過水, 水便到腰**;
- 5 又量了一千肘, **水便成了河, 使我不能躺過。因為水勢漲起, 成為可趟** 的水, 不可趟的河。
- 6 他對我說: 人子啊, 你看見了甚麽? 他就帶我回到河邊。
- 7 我回到河邊的時候,見在河這邊與那邊的岸上有極多的樹木。
- 8 他對我說: 這水往東方流去,必下到亞拉巴,直到海。所發出來的水必流入鹽海,使水變甜(原文是得醫治;下同)。
- 9 **這河水所到之處,凡滋生的動物都必生活,** 並且因這流來的水必有極多的魚,海水也變甜了。 **這河水所到之處,百物都必生活。**
- 10 必有漁夫站在河邊,從隱基底直到隱以革蓮,都作曬(或譯:張)網之處。那魚各從其類,好像大海的魚甚多。
- 11 只是泥濘之地與窪濕之處不得治好,必為鹽地。
- 12 **在河這邊** 與那邊的岸上必生長各類的樹木; 其果可作食物, 葉子不枯乾, 果子不斷絕。每月必結新果子, **因為這水是從聖所流出來的。** 樹上的果子必作食物, 葉子乃為治病。

注意這醫治,有水不斷的從聖所——上帝的住所,湧流而來。

希伯來書 8:2 提到,耶穌是這聖所裡執事的。耶穌基督不斷掌管著這地方,這 維持生命所需的水發源的地方!再次,我們可以看出上帝在盛宴的最後一天呼 喚於那些乾渴的人們前來,呼喚他們來飲水是多麼得深刻。

## 約翰福音 7:37-39

節期的末日,就是最大之日,耶穌站著高聲說: **人若渴了,可以到我這裡來喝。** 

- 38 信我的人就如經上所說: 從他腹中要流出活水的江河來。
- 39 **耶穌這話是指著信他之人要受聖靈說的。** 那時還沒有賜下聖靈來,因為耶穌尚未得著榮耀。

那麼,到底這水是什麼?我們可以看出這水對於信徒們的生命的作用。我們可以看出我們的主對於鼓勵我們飲用這水所傾注的熱情。我們可以看出這水和聖靈緊緊相連。但是,我們要怎麼才能消受它呢?我們怎麼才可以為我們自己掙得這水呢?

# 第三章 他的聲音在水之上

耶和華的聲音發在水上;榮耀的神打雷,耶和華打雷在大水之上。 詩篇 29: 3

從上帝聖所王座流淌出的水是耶和華聲音的一個比擬。我們在之前的篇章詩篇 46:5 中讀到上帝在這水中央。他的聲音在這水之上(詩篇 29:3);他的聲音攜 著同樣的盤旋在這水之上的聖靈,等待著耶和華的聲音宣布地球成為創世記的 第一章。他的聲音不僅創造了地球而且還在不斷地維繫著地球。<sup>3</sup>

現在,還是同樣的神的神聖的聲音。這活水是神的神聖的話語從他寶座的聖殿 湧流而來。而信仰者便是聽到它並且以之為生。<sup>4</sup>正是這河水充溢著從上帝王位 而來的神的活的話語,正是這河水湧流進每一個信仰者的精神,從而準備基督 的新娘——教會。

以弗所書 5:25-27

3

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 希伯來書 11:3 我們因著信,就知道 **諸世界是藉神話造成的** ; 這樣,所看見的,並不是從顯然之物造出來的。

 $<sup>^{3}</sup>$ 希伯來書 1:3 他是神榮耀所發的光輝,是神本體的真像, **常用他權能的命令托住萬有。** 他洗淨了人的罪,就坐在高天至大者的右邊。

<sup>4</sup>馬太福音 4:4 耶穌卻回答說: 經上記著說: 人活著, 不是單靠食物, 乃是靠神口裡所出的一切話。

<sup>4</sup>又見,申命記 8:3 中引用了這條經文來解釋整個在荒野漫遊的目的!

你們作丈夫的,要愛你們的妻子,正如基督愛教會,為教會捨己。 **要用水藉著道把教會洗淨**,成為聖潔,

可以獻給自己,作個榮耀的教會,毫無玷污、皺紋等類的病,乃是聖潔沒有瑕疵的。

這些詩篇變得極端的重要,當我們要理解教會是怎樣通過這天啟的詞:瑞瑪,經這水的洗禮而被洗淨的,怎樣被準備,又是怎樣被造成神聖的而沒有污點的。

以弗所中的"藉著道",字面意思就是通過"瑞瑪",意味著"神啟"。這些說話方式,來自耶穌的話語,是從耶和華那里通過聖靈而來,就像約翰接收到的聖靈感化而寫下啟示錄。保羅當他在寫新約篇章時,感受到的聖靈是來自於同一條活水。保羅寫道: 但是我向你證實,兄弟們,我宣揚的福音不是來自於人。因為這既不是我從人那裡收到的,也不是我自己教的。這福音是通過耶穌基督的揭示的。

"耶穌基督的揭示"是來自於從基督的聖所中流淌到保羅的活水般的話語。保羅把他們寫下來,就像約翰在神的啟示下寫下新約的第一章。我們所有的人也一樣,將會在不斷湧流的道的河流里安歇和停留。這道便是耶穌從他的心底和每一個信仰者說的話。這些就是我們以之為生的道——馬太福音中的從上帝口出傳出的話語,"瑞瑪"。

我們經常被誘惑覺得使徒約翰和保羅是獨特的,或者比我們更合格作為上帝的 羔羊去聽到主的聲音(約翰福音 10:27)。但這完全不是出自於聖經的教義。我 們同樣從同一口井中喝水,"瑞瑪"來自於湧流的活水,正是喝了這水,洗淨我 們,使得我們在耶和華面前沒有污點,沒有褶皺,沒有瑕疵;正是喝了這水幫 助我們準備新郎——耶和華,和他的新娘——教會,的婚禮。每一個信奉真理 的人都會聽到耶和華的聲音,"出於神的,必聽神的話",這些是耶穌對彼拉多 說的話,也是他對反對他的猶太人說的話。

安歇吧, 親愛的教友, 我們沒有拒絕過耶和華, 我們已經承認他是我們的主和 救世主。

羅馬書 10:8-11、17

他到底怎麽說呢?他說:這道離你不遠,正在你口裡,在你心裡。就是我們所傳信主的道。

你若口裡認耶穌為主,心裡信神叫他從死裡復活,就必得救。

因為人心里相信,就可以稱義;口裡承認,就可以得救。

經上說:凡信他的人必不至於羞愧。

可見信道是從聽道來的,聽道是從基督的話來的。

<sup>7</sup>約翰福音 8:47a

-

<sup>5</sup> 加拉太書 1:11-12

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>約翰福音 18:37

當我們可以確信我們的救贖的時候,我們不敢依著喜悅的自滿航行。我們必須從事於我們神的事業,持續地投入聖靈的事情:

- ◆ 學會愛上我們最初的愛,耶穌基督(啟示錄 2:1-7),
- ◆ 培養我們的心靈去聽到耶和華最輕的低語 (雅歌 2:14; 8:13-14; 希伯來書 4:1-16; 12:25-29) ,
- ◆ 學會以每一個天啟性的從神的口出發出的話語"瑞瑪"——精神食糧為生(馬 太福音 4:4; 申命記 8:3)
- ◆ 讓"瑞瑪"的啟示來洗淨我們,使得我們得到精神上的清潔(以弗所書 5:26) 以及建立我們的信仰(羅馬書 10:17)
- ◆ 使得我們遠離反叛,罪孽,巫術,頑固,邪惡,邪神崇拜(撒母耳記上 15:22-23)。

這是我們的準備,通過在他的"瑞瑪"話語的河流裡清洗我們,以得到一個沒有污點,褶皺或者瑕疵的新娘。我們深愛的耶和華會和一個他無法談話的,一個還沒有學會去聽他的聲音,首先作為他的羔羊(約翰福音 10) 然後成為為他的出現著迷的愛人結婚嗎?聽到主的聲音,那籠罩在甘甜的流水之上的聲音(詩篇 46:4-5; 29:3-4; 36:8-12),我們對於他的出現是乾渴的,我們渴望從他的井中——生命之泉中飲水。他的存在的榮耀在他的聲音中得以揭示。

(創世記 2:8; 出埃及記 33:12-23; 撒母耳書上 3:21)。他對我們的愛和友善是多麼的榮耀,拉近了我們和他的距離,也讓他離我們更近!

# 第四章 勿要離棄這泉水

因為我的百姓做了兩件惡事,就是離棄我這活水的泉源,為自己鑿出池子,是 破裂不能存水的池子。

耶利米書 2:13

當我們離他更近時,我們鞏固我們和耶和華的關係。我們單獨花費時間在我們選擇的在心中準備的聖壇。就像摩西在帳幕的會面的地方見到上帝,我們也應該有一個我們準備與上帝會面的地方。這就是我們學會如何從活水的源泉飲水的地方。

巨大的罪惡將會出現,當上帝的子民不能夠從他的泉水里飲水,在這泉水邊,去學習聆聽他的聲音。第一,我們沒有接受到必須的,永恆的給予生命的水。這水對於維繫他們的在主的精神生命是必須的。第二,對於精神之水有需求,他們反而創造出其他版本的精神之水。這就是為什麼在世界各地有許多的宗教神學體系,甚至許多也有極好的基於愛之上的特點。但是他們缺少一樣東西:活水。

這水僅僅來自於耶穌基督的泉水。這就是為什麼世界上最偉大的宗教都不能重 現基督現在在世界上所創造的奇蹟。可悲的是,並不是許多的基督徒就可以創 造基督的奇蹟。這是為什麼呢?

好的果實來自於那些被好好地澆水的樹。活水可以生產出有活力的精神果實。 活水結出的果實是明顯的。從活水的泉水中飲水的信仰者在他們的生命中擁有 明顯的的精神果實。這些果實包括上帝通過天兆,神蹟,和奇蹟對於他們教會 的讚許。<sup>8</sup>當然這也包括贏得那些迷失的人。但是真正的來自於耶穌基督的活水, 也包括奇蹟,治愈,斬去惡魔,傳道者的天兆,以及聖靈的天兆,例如:講不 通的方言。

認識到因為"我是主我從來不變"是使人清醒的,我們無法改變上帝選擇處理我們的方法。我們被奉勸從他的井中飲水,這樣的追尋的果實總是會從他的認可的祝福展現出來。如果我們反之,追尋我們跟隨基督的方式,我們自己的活著的方式,沒有從我們最高的指揮官那裡得到啟示的話,我們將會很像該隱,他的確在上帝面前盡到了他該盡到的義務,但是他跟從了自己覺得正確的方式而

<sup>8</sup>信的人 **必有神蹟隨著他們** ,就是 **奉我的名趕鬼;說新方言;** 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 使徒行傳 2:22 **以色列人哪,請聽我的話: 神藉著拿撒勒人耶穌在你們中間施行異能、奇事神蹟,** 將他證明出來,這是你們自己知道的。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>馬可福音 16:17-20

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>18 手能拿蛇;若喝了甚麽毒物,也必不受害; **手按病人,病人就必好了。** 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>19 主耶穌和他們說完了話,後來被接到天上,坐在神的右邊。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>20 門徒出去,到處宣傳福音。主和他們同工,用神蹟隨著,證實所傳的道。阿們!

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>約翰福音 14:12 我實實在在的告訴你們,我所做的事,信我的人也要做,並且要做比這更大的事,因為我 往父那裡去。

<sup>9</sup> 瑪拉基書 3:6

不是上帝通過天啟告訴他的方式。結果是?上帝沒有接受他的犧牲。該隱於是對上帝很生氣。我們必須要實施我們的宗教行為通過傾聽上帝的聲音,然後精確地遵循它。

有多少教會正在做像這樣極好的工作(在他們自己和他們的追隨者看來),但 是上帝還沒有通過超自然的跡象,神蹟和奇蹟來展現他的認可?我的朋友們, 沒有來自耶穌基督的天啟,貌似基督徒的教義就出現了,使得許多的教會顯得 很忙碌。但是他們缺少上帝的許可。發生了什麼呢?

就像那些因為沒有聽到主的聲音的死在荒蠻地帶的上帝的子民們<sup>10</sup>,所以即使今天,上帝也會讓他的子民在他們荒野漫遊之時死去,除非他們最終自己學會去聽以及遵循上帝的聲音,從而從耶穌基督這活水源泉飲水。唯有如此,主才會讓他們穿越他們的約旦河進入新約的應許之地。直到那時候,相較於那些活躍的模仿基督的行走,因而可以聽見和遵循上帝的聲音的教會,有些教會仍只是無力的缺乏活力,困惑的以及無果實的。正是他的聲音作為活水從聖所流出。

耶穌眼中的微光繼續成為他的教會。他是多麼享受和他可愛的新娘的個人的友誼啊!她又是對他,她的初戀怎樣地渴望!這是耶穌通過他持續的啟示性的話語,正在準備的教會里人的心靈。從他們的心底他們已經學會了從他們的精神去聽他的流動的話語(約翰福音 7:37-39)。這是他為她準備她和王的婚禮的機理,他用聖靈的水來清洗她,使得她沒有絲毫的污漬,褶皺或者瑕疵。

### 啟示錄 3:20-22

看哪,我站在門外叩門,若有聽見我聲音就開門的,我要進到他那裡去,我與他他與我一同坐席。

得勝的,我要賜他在我寶座上與我同坐,就如我得了勝,在我父的寶座上與他 同坐一般。

聖靈向眾教會所說的話,凡有耳的,就應當聽!

就像王想王后以斯帖伸出他的權杖,她,已經準備好的,就可以進入他的存在。所以基督的新娘今天有了進入王的權利。我們觸碰他的心,就像以斯帖觸碰她丈夫的。他先說,然後她學會聆聽。她克服了困難,然後被邀請與王一起坐在他的王座。學會聆聽和遵循來自於活水源泉的聲音的信仰者也會想王后以斯帖一樣。

但是這準備工作是怎樣發起的呢?在聖經中有無數的例子。比如說,使徒保羅在阿拉伯半島待了三年,不是去學聖經。他非常了解聖經,我們也應該和他一樣熟悉聖經。事實上,我們認為我們接收到的天啟在不熟悉了解聖經的情況下是無法被確認的。保羅去到阿拉伯半島不是為去更多地學習聖經,是為了學會如何聆聽主的聲音。他去學習如何通過聖靈的力量使他在主裡面生活以及行動。這用去了他三年時間。

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 約書亞記 5:6 以色列人在曠野走了四十年,等到國民,就是出埃及的兵丁,都消滅了, **因為他們沒有 聽從耶和華的話** 。耶和華曾向他們起誓,必不容他們看見耶和華向他們列祖起誓、應許賜給我們的地,就是流奶與蜜之地。

我們也要用這麼長時間嗎?這不一定。你會樂意投入三年的時間,如果三年就是主告訴你的?你會樂意變賣你所有的東西然后買下這包含與主的親密關係的領域嗎?或者你像那個富有的年輕人比起愛主更愛他自己塵世的財富積累,因而不會丟棄財富,不夠渴望去追隨他?設想你被保證當你完成一個三年的培訓項目,你將會得到六千萬元。你會放棄你現在的事業和協約而把你接下來的三年投資到這個項目嗎?為什麼信仰者們不以同樣的方式來看待他們聽懂基督活水的聲音的投資呢?基督的財富不是更寶貴嗎?

主已經有一個為每一個信仰者準備的個人的課程。這課程是在他們學會從他的 活水源泉飲水以後,專門設計用來幫助他們去完成他們的上帝預設命運。我們 的生活方式,協約,以及糾紛經常使我們緊握的財富。但是把他們緊緊地握在 手中,我們就可能像那個費盡地離開生生不息的生命之泉年輕人,因為跟隨主 的課程的代價對他來說太大了以至於他無法承擔。

耶穌從未讓我們去複制另外一個人的教會。這個想法是我們自己宗教的虛構的其中之一。我們猜想他會要求我們去到世界的另一邊,又或許在貧困中生活。主只要求我們聽到他的聲音並且遵循。所以主告訴你要去做的事情和他告訴我的是不一樣的。他告訴彼得不要在意約翰將會有什麼樣的教會。有些信仰者對於未知非常的懼怕,他們緊緊抓住熟悉的事務不放,因此他們永遠都無法相信主給他們指路,指向上帝的對他們生命的意願。因此,他們的生命錯失了精彩的神聖的計劃,目標,命運以及上帝給他們預留的天堂的桂冠!全因為他們固執地回絕,或者半信半疑地花費必須的時間來虔誠地,狂熱地遵循主的聲音。

許多被眷顧的在主裡面的兄弟姐妹祈禱能夠知道主的意願, (這個禱告顯然在 聖經中是沒有提到的), 但是一個孩子需要禱告來知道和他親密無間的父母的 意願嗎?父母不是一直在一起親密地用愛來教誨, 引導和指引嗎? 一個人用心 學習聆聽和遵循我們牧師的聲音將會在今生和天堂中的生命得到最顯著的回報。

摩西的子民拒絕攀爬山巒去聆聽主的聲音,他們反之選擇讓摩西為他們去聆聽<sup>11</sup>。 主怎麼可能被一個要求他們的牧師作為他們的主的聲音的教會而喚醒呢?

在面對彼得的被否認糾纏的心,一句"跟隨我"召喚耶穌來到彼得面前。(約翰19:15-22)"跟隨我"這話意味著跟隨一個領先的人,去陪伴,作為一個侍者加入。<sup>12</sup>耶穌要求我們陪伴他。他給那些真正百忙中抽空花費時間單獨給他的人提供生命之水。耶穌如此親切地坦白他的心——當他和我們這樣談話,我們怎麼才能夠不愛他呢?當我們不會學會飲水,並來到他的身邊,他怎麼能給給我們清涼的提神的活水呢?

禱告的小房間是用來和那個曾經為聖徒做調解的人談心用的。我們可以學會讓 主給我們設置一天的日程。我們信仰的創作和完善者等待著飢餓的渴望享用天 啟的精神食糧的靈魂的召喚。他給凡是乾渴的人們活水,唯這一活水將會變成 水的源泉,奔湧不息直到永恆的生命。當我們虛弱的時候,他的愛是怎樣地激 勵著我們走向他。當我們學會在他的存在中靜止,他使我們再強壯起來是多麼

\_

<sup>11</sup> 希伯來書 12:18-29

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Strong's Concordance #190

的迅速,就想以利亞學的那樣<sup>13</sup>。我們學會在他面前堅定,進入他的依靠,終止我們自己的工作<sup>14</sup>,從而讓他做他的。我們必須永不放棄這泉水,並且認定這唯一的交流方式和我們的老師,耶穌基督。

\_

<sup>13</sup> 列王記上 19:12

<sup>14</sup> 希伯來書 4:9-11

# 第五章 在我父親的住所

在我父的家裡有許多住處;若是沒有,我就早已告訴你們了。我去原是為你們 預備地方去。

我若去為你們預備了地方,就必再來接你們到我那裡去,我在那裡,叫你們也 在那裡。

約翰福音 14:2-3

我們深愛的主耶穌基督一同坐在這花園是多麼快樂的事,他最高的渴望就是教會我們每一個人進入並在上帝的存在的王座休憩。耶穌在花園中祈禱道:"使他們合而為一,像我們合而為一。"(約翰福音 17:22)

我深信在每一個心靈深處的渴望就是和上帝合而為一。這是一個被培養的渴望。 耶穌基督來到世上為那些渴望的人將"合而為一"變成現實!

在約翰福音 14 章中, 主針對我們的未來做了一個非凡的陳述:

# 約翰福音 14:1-2

你們心裡不要憂愁;你們信神,也當信我。

2 在我父的家裡有許多住處;若是沒有,我就早已告訴你們了。我去原是為你們預備地方去。

多少次我誦讀這幾行詩篇,並且想到在天堂有一個特地為我準備的未來的宅邸 我是多麼大的安慰。想像在天堂我們想要擁有的奢侈豪華的東西是很容易的。 或許這就真的是我們未來在天堂的圖景。但是有一天我讀著這些詩篇,主開始 像我揭示一些真相,那些引起了我的注意的詩篇。

"宅邸"這個詞可能應該更合適地被翻譯為"居住的地方"或者"一個住宅"。當我沉思著這些詩篇,聖靈開始向我展現這些詩篇不是簡單地談論一個未來的地方。 思考一下第三節:

#### 約翰福音 14:3

我若去為你們預備了地方,就必再來接你們到我那裡去,我在那裡,叫你們也在那裡。

理解這些詩篇的關鍵在於認識到耶穌通過聖靈談論一個在聖靈裡面的**他所在的**地方。他不是說"我曾經在的"或者"我將會在的",而是說"我在的地方"。換句話說,現在耶穌在哪裡,我們也可以在那裡。這是一個在精神裡面的地方,而不是一個物質存在的地方。

耶穌必須離開為了讓安慰者,聖靈來到。(約翰福音 16:7)耶穌離開的一個目的就是為了為你準備一個<u>在聖靈裡面</u>的地方居住,這樣你就可以和耶穌同在。

你可能會想,"好吧,我以為根據歌羅西書 1:26-27,基督榮耀的希望在我心裡。"你是對的。基督實際是在每一個重生的信仰者裡。但是請理解這一點:我們見到耶穌的地方是一個精神場所,還有和我們的父親,和耶穌基督的親密和友誼也是一個在聖靈裡面的場所。耶穌離開去為你準備這場所,這樣你才能夠再任何你想去的時候去那裡。

大衛把這地方叫做"至高者的隱秘處"。(詩篇 91:1)約翰提到它作為在主的餐桌和他一起用餐的地方。(啟示錄 3:20)沒有曾經享受一段和主的親密的個人的散步,並且為神的國度完成這強大的業績的人,會不能夠理解和實行這精神的真相:我們是為了和耶穌基督的親密友誼才被創造的,以及通耶穌基督,和父親的親密友誼。這就是為什麼耶穌來到世上並且為了你而死去。被聖靈驅動而行走取決於學會找到與耶穌基督的親密場所。

# 一個來自過去的聲音

讓我和你分享一本我最喜歡的書《師主篇》。這書是由一個叫做金碧士多馬·阿·坎貝斯的修道士寫的,寫在 15 世紀早期。在一篇題為"論基督內心的對於一個忠誠的心靈話語",他寫到:

我應該留心到,如有一顆忠誠的心靈,我應該聽到我的主耶穌將和我說的。凡是聽見耶穌在他的靈魂裡說話的人,凡是從耶穌的嘴裡取得安慰的話的人都是受祝福的。<sup>15</sup>凡是聽到耶穌低語的耳朵,凡是不關心這世界欺騙性地低語的耳朵都是受祝福的。那些好的樸素的不注意演講的外觀但是注意上帝說的內容和在心靈中內在的教誨的耳朵是被祝福的。<sup>16</sup>那些對於外界的浮華景象閉眼不觀的但是時刻關注著內在的上帝的行動的眼睛是被祝福的。那些贏得美德,用好的身體的以及精神的工作來將他們自己準備好,以便每天接收越來越多的秘密啟迪和內在的上帝的教誨的人們是被祝福的。他們那些讓自己全身心地為上帝服務的人們,他們那些為了他的服務將所有塵世上的阻礙都拋開的人們是被祝福的。

啊,我的靈魂,注意到那些先前說過的,關閉你感官享受的門,切斷你的五種感覺,這樣你才可以聽到內在的我們的主耶穌在你的靈魂中所說的話。因此你深愛的主說:我是你的健康,我是你的平和,我是的生命。讓你在我裡面安息,你將會在我裡面找到平和。放棄那些轉瞬即逝的東西,找尋那些永恆的東西。除了迷惑的,現世的東西又是什麼呢?如果主耶穌放棄你的話,所有的造物於你來說又算什麼?因此,放棄和離開所有造物,所有塵世的東西,做存在於你的事情,使得你在他的眼中討人喜歡。這樣你才可以在天堂的國度,在這一次生命結束以後得到永恆的生命。

耶穌離開去準備可以聽到他聲音的地方,在這裡我們可以學會通過每一個從上帝嘴裡說出的話來生活。他的羔羊聽到他的聲音,於是跟隨他。這些羔羊不會跟隨其他的聲音。被聖靈引導就是被耶穌的勸告所指導,和他的教會直接地交互。"你們若常在我裡面,我的話也常在你們裡面……"約翰福音 15: 7 這樣說道。一段和你愛的人的關係怎麼可以僅僅基於那些寫的**關於**他們的情況,而不是基於積極主動的**和**他們的交流呢?聽到新郎的聲音是多麼令人高興的事啊!每一天都是一段和你愛的人,耶穌基督的新冒險。

<sup>15</sup> 馬太福音 4:4——耶穌卻回答說:經上記著說:人活著,不是單靠食物,乃是靠神口裡所出的一切話(瑞瑪)。

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 約翰一書 2:27——你們從主所受的恩膏常存在你們心裡,並不用人教訓你們,自有主的恩膏在凡事上教訓你們。這恩膏是真的,不是假的;你們要按這恩膏的教訓住在主裡面。

# 神的國就是他的存在

神的國不是酒肉,而是正義,與平和,以及在聖靈裡的歡愉。<sup>17</sup>神的國不在乎話語,而在乎權力<sup>18</sup>,神的國不是通過觀察(例如,通過五種感覺)而來……它在你裡面。<sup>19</sup>

神的國不是一個地域,不是一段時間。反之,它是神的存在。神的國是我們第一要找尋的神的存在,他的正義,以及所有將加於你的東西(這一生所需要的)<sup>20</sup>。神的國是當我們和耶穌基督建立起一段個人的關係時,到來的神的存在,耶穌基督實現了每一顆心的渴望。他將成為我們心臟的脈動!

像書拉密的女人的對於和他深愛的牧羊男孩的瘋狂的渴望(雅歌),我們也將 長成渴望我們所愛的耶穌基督。通過每天花時間找尋他,保持對他的飢渴。凡 是找尋他的人都能夠找到他。

# 認知他

我曾經每一次我讀到箴言篇 3:5-6 時,都對神大聲的呼喊。我會祈禱,"神啊,如果僅僅是一次,在我的生活中我可以真正地做這詩篇裡說的,我將會前所未有的感恩。"接著我見到了耶穌,然後我意識到這些篇章其實是多麼容易做到。他們可以變得像呼吸一樣簡單:

## 箴言篇 3:5-6

你要專心仰賴耶和華,不可倚靠自己的聰明, 在你一切所行的事上都要認定他,他必指引你的路。

主運用了一個例證來教我這些篇章。他像我展示了一坐三個甲板的橋。比如說,在紐約市,有些橋有兩條高速,一條在另一條之上。從較低的高速上,你可以仰望見好像天花板或者是屋頂在你之上,你不會想到那是另一條不同的路在你之上。主在向我展示男人和女人們可以在一條較低的高速上行駛,並且被他們身體的渴望和貪求所駕馭,又或者,他們可以行駛在他們心靈不高不低的高速上(這其中有一個人的性格,人類的思想,情感以及推理。)但是更有成效的是,他們可以在最高層次的水平上行駛,精神的高速。精神領域的高速在靈魂和身體之上,不論是在這兩條較低的高速上,要發現還存在一條精神的高速在你之上是很難的。

後來,主向我指示了去到精神的高速的路就是簡單地在你們全天所有的道路上 都認知到他。當我們停下我們的忙碌並且認知到他,我們就可以跳上精神的高 速,在上面行駛。在聖靈裡行駛,生活,比起在我們靈魂的或者身體層次的高 速上行駛更令人愉快。認識到神使我們能夠接觸到聖靈有關的東西。這就是神

\_\_\_

<sup>17</sup> 羅馬書 14:17

<sup>18</sup> 哥林多前書 4:20

<sup>19</sup> 路加福音 17:20-21

<sup>20</sup> 馬太福音 6:35

為我們預期的生活方式。如果你渴望生活在奇蹟的國度,在你所有的道路上都認知到他,並且學會聽從他靜止的將會指導你道路的細語。

讓我來分享一個近期的例子,這發生在我從去羅馬尼亞傳教回來的過程中。和 兄弟卡爾·福克斯以及一隊極好的牧師,我們花了三個星期在教堂裡講課,在 街道和村莊里和聖徒們一起傳授福音。

在回來的路上,我在倫敦停留去拜訪一位極好的信仰者,他非常喜歡我的書在 主的餐桌用餐:學會聆聽主的聲音,以及牧師卡爾·福克斯的書,將詛咒變為 祝福。<sup>21</sup>在一段寶貴的團契之後,這位信仰者把我送到機場讓我從那回波士頓家 中。

我走進混亂的希思羅機場,整個機場被因航班被取消而生氣的上千的人們所填滿。結果是因為那天歐洲幾大機場決定將他們機場交通控制系統轉換到一台新電腦上。大多數的航班都被取消了,因為系統轉換失敗了。現在,我可以在倫敦再待上幾晚,然後我意識到我是多麼幸福!但是除非航空公司為我的停留埋單。因為我幾乎把我所有的錢都捐獻去幫助羅馬尼亞的信仰者們了。因為這麻煩是政府的問題,任何一家航空公司都不願意為旅客們的中途停留埋單。人們之所以憤怒是因為航空公司說他們在四五天之內都無法重新為乘客規劃航班!

我花費了一個小時站在一條上千人的隊伍裡才意識到我需要做的不僅僅是站在隊伍裡。我開始在航站樓裡走來走去,用不同的語言唱歌。我開始讚美上帝,為他存在和掌控而唱讚美歌。我讚美他因他在這世界的基地存在之前,就知道這混亂會發生。我給我極好的妻子麗塔打電話然後請她轉告禱告隊來祈禱。我開始用我的全部的心來相信上帝,而且並不從依靠我自己的理解。當我持續地認知道他的存在,他指導了我的道路。

當我一邊讚美上帝一邊走去和票務員談話的時候,我有了一個想法。我知道在我的精神裡面,這個想法來自於上帝。票務窗口的隊伍空無一人因為所有停滯的乘客都站在客服窗口,對著工作人員大叫。

票務員告訴我她可以將我安置在一個備用的以及唯一的一個出發去波士頓的航班,但是我在這備用的列表裡,將會是第 30 個。我並不奢望登上一般上百人都想要登上的航班。我等了 3 個小時,期間我一直在航站樓裡向上帝唱讚美歌。在那段時間,主告訴我我真的可以登上這航班。哈利路亞! 現在,我有了一個我可以依附的確切的瑞瑪啟示性的詞,我從上帝那裡學到沒有瑞瑪的詞是不可能的。(路加福音 1:37)

最後,在適當的櫃檯等著備用航班的宣告的時間到了。我剛回答完一個站在我身邊的女士的問題,她是在這同一個列表上的第二十八位。我讓她見證了基督,她正問我,"我希望你一直在為這航班禱告吧?"我向她確認我一直在禱告,正在這時候,票務員開始宣布名字。那時候距離出發時間只有十五分鐘,並且從票務櫃檯到登機口還有一大段路。工作人員宣布了第一個姓名。緊接著的名字

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 這兩本書對於學習實際的關鍵點來增加聆聽主的聲音的信心都非常有幫助。如若想要知道更多的信息,請聯繫王國信仰國際部門,在本書末尾註明。

工作人員說的就是我的名字! 不是第三十位, 上帝不知何故將我改到了第二位!

我衝到我的飛機上,在我的座位上一屁股坐下。過了一會,另一個人匆忙地登機坐在我的旁邊。接下來的兩個小時,是我最愉快的時間,向這個人見證耶穌基督。他後來告訴我他非常享受聆聽關於主的事,以及他是多麼討厭在飛機上談話,以及故意在飛機上從來不和別人講話!他談話間,向我澄清了他的一生。他在神裡重生,但是從不知道上帝是多麼想要他學會和神更近,並且可以傾聽他的聲音並且與之團契。

看見嗎,上帝如此精心地準備來幫助我們因聖靈而行走。當我們在我們的所有 道路上都認知到他,他是如此地急切地指導我們的步子。我們的歡樂是讓這在 耶穌基督腦海裡的想法<sup>22</sup>,也村咋在我們的的腦海裡,並且在神的聖靈的高速上 行駛,而不是在我們肉體的身體或者心靈的道路上行駛。耶穌為了我們能夠去 到並且停留而準備了這樣一個場所。他這麼做了,所以**今天**我們可以了解這地 方。

再也沒有和耶穌基督,和父親保持溝通每分每秒地走在一起更大的歡樂了。你是被愛的,並且被邀請在王的存在。你是受歡迎的讓他來引導你去那靜止的水邊,他在那水里保存著你的靈魂。那個富裕的人不放棄在他這生命中珍貴的東西,並且想要緊握著那些東西不放。當我們愛上耶穌基督以後不久,我們就會發現緊握著此生珍貴的東西對我們來說不算什麼。像那個知道在田地裡的寶藏的人,他願意變賣一切來買下那田地。我們也擁有這樣的寶藏在我們和耶穌基督的關係中,因此我們願意佔用我們忙碌的生活,花更多的時間和我們深愛的耶穌基督。你會去到你的阿拉伯半島嗎?

願主用他的存在的快樂填滿你。願你消受並堅定地和他培養更多的親密關係,因為聖經宣稱所有尋找他的都將會找到他。

\_

<sup>22</sup> 腓立比書 2:5

# 第六章 神心中的熱情

我的鴿子啊,你在磐石穴中,在陡岩的隱密處。求你容我得見你的面貌,得聽你的聲音;因為你的聲音柔和,你的面貌秀美。

雅歌 2:14

在整本聖經中,談論主對於他的新娘的熱情,沒有比雅歌更好的章節。在這一章中,主揭示了他的心。他一直以來的渴望就是有一個全身心投入的新娘,一個未被邪惡污染的,純淨和神聖的,以及因他在她裡面的清洗而前所未有的潔淨,所有這一切都是因為她對他熱情的渴望。

這新郎為那些將要來到他這裡的人們所著迷,並且為這僅僅同他分享的簡單的愛所驅動。這是他尋找的處子——一個新娘唯有愛他的眼,沒有其他。

#### 雅歌 1:2

願他用口與我親嘴; 因你的愛情比酒更美。

他的新娘以她的渴望開始她尋找他的旅程。她夢想著她的初戀,並且想著他對於她持久的注意。她信任他,並且想像她自己簡單地在他的存在裡。僅僅是他的存在使得她對於他的渴望得到滿足。

但是,後來,她渴望更多。新娘已經感受到主的胳膊摟著她。他在她感到脆弱的時候是強壯的。他在她感到害怕以及需要鼓勵的話的時候來到她身邊安慰她。她找到他,當她需要他的時候,並且說,謝謝你,然後走上她自己的旅程。那時,她還不配做他的新娘。

# 雅歌 1:3

你的膏油馨香;你的名如同倒出來的香膏,所以眾童女都愛你。

最終,當她更留心主的關懷。她的想法變得和他的相聯繫,並且更多的在他居住的地方居住。甚至僅僅聽到他的名字,更多的歡樂從她的心中奔湧。

現在她已經成長過了叫喚他的時間,請求他進入她的生活。她再沒有渴望去管理她自己的事務,而是請他來做,因此,他可以用她的時間簡單的回憶他在她心中的低語。曾經他們是熟識的人。現在他們已經變成了殷切的敬仰者。他的新娘已經意識到她全身心地為想要和他一直在一起的想法消受著。

#### 雅歌 1:4

願你吸引我,我們就快跑跟隨你。王帶我進了內室,我們必因你歡喜快樂。我們要稱讚你的愛情,勝似稱讚美酒。他們愛你是理所當然的。

現在她渴望有更多的時間和他在一起,這正是他自己的渴望出現的時候。誰可以拒絕一個變得更可愛,更純淨,並且因每一分一秒她和他尋找他而榮光煥發的新娘的持續的愛呢?

### 雅歌 1:5-6

耶路撒冷的眾女子啊,我雖然黑,卻是秀美,如同基達的帳棚,好像所羅門的幔子。

不要因日頭把我曬黑了 就輕看我。我同母的弟兄向我發怒,他們使我看守葡萄園;我自己的葡萄園卻沒有看守。

主的新娘知道她是美麗的,她已經意識到她沒有原因像一個感到被判罪的人,或者因為在他面前任何一方面都夠好,而將自己看低。她不再是自怨自艾,只看到她的缺點。她也並不是因她的才華和能力而自大的。取而代之的,她有一個目標,日日夜夜消耗著她——永永遠遠地和她深愛的新郎在一起。僅僅夢想著和他在一起已經不再足夠。現在她必須有他——不是持有,而是回到家中;不是去改變他,但是去取悅他;不是去迎合他,但知道她在他的眼裡無論如何都是十分討人喜歡的。

她很多的朋友或親人嘗試勸阻她不要去追尋她深愛的他。"他沒法被知道,並 且他沒法被找到,"或者,他們會說,"不,他不會和因為你對他的喜歡就和你 做朋友,因為他比起花費時間來完成你的幻想,還有更多的事情要做。"

### 雅歌 1:7

我心所愛的啊,求你告訴我,你在何處牧羊?晌午在何處使羊歇臥?我何必在你同伴的羊群旁邊好像蒙著臉的人呢? (新郎)

不,他已經被她的的注意完完全全地俘獲,並且他會被找到,當她追尋他的時候,因為他同樣地也被她的愛所著迷。

你也像這少女一樣,不停地追尋著她的愛嗎?你趨向單獨花費時間和耶穌基督在一起嗎?這是來自僅僅注視她的已訂婚的新娘的信息。這也是你心中的熱情嗎?他用溫柔,迷人的熱情已經急切地期待同樣地來自於她心中的熱情,來追求他的新娘。投向他的懷抱,並且不讓任何此生的東西橫亙在你和你深愛的人中間!什麼樣的時間比你用來在他的存在,從永生的源泉——耶穌基督——活水的源泉,飲水的時間更珍貴呢?

# 第七章 羔羊將餵養他們

因為寶座中的羔羊必牧養他們,領他們到生命水的泉源;神也必擦去他們一切 的眼淚。

啟示錄 7:17

羔羊就是我們的生命。他為我們流血,因而我們被洗淨了。他給我們新的正義 的禮袍,當我們靠近以便接受他們。我們允應去生長的禮拜的聖壇在我們心中 主導。每一次我們花費時間單獨和這羔羊在一起的時候,我們讓我們的心進入 有他的存在。

# 啟示錄 7:9-10

此後,我觀看,見有許多的人,沒有人能數過來,是從各國、各族、各民、各方來的,站在寶座和羔羊面前,身穿白衣,手拿棕樹枝,

大聲喊著說: 願救恩歸與坐在寶座上我們的神, 也歸與羔羊!

啟示錄第七章以描述 144,000 未知的上帝的僕人,那些注定不會毀滅的人們,來開頭。這場景在詩篇第九句轉移到另一些人,數不盡的從每一個國家,族係以及部落的人,以及數不盡地球上的方言。他們站在羔羊面前穿著正義的白色的袍子,手握著棕櫚樹枝。他們大聲地向羔羊宣告他們的對救贖的讚美和希望。這是多麼美妙的場景!

## 啟示錄 7:11-13

眾天使都站在寶座和眾長老並四活物的周圍,在寶座前,面伏於地,敬拜神, 說:阿們!頌讚、榮耀、智慧、感謝、尊貴、權柄、大力都歸與我們的神,直 到永永遠遠。阿們!

長老中有一位問我說:這些穿白衣的是誰?是從那裡來的?

天使們站著,所有附近的其他的精神生命在敬畏和禮拜中落下。你曾經在你的祈禱的小房間裡在主面前這麼做過嗎?以你所有的力量,宣告他極妙的特質?

接著就有一個問題這些穿著白衣來自每一個國家,每一個部落以及方言,排列著的人們是誰?他們從哪裡來?

# 啟示錄 7:14-17

我對他說:我主,你知道。他向我說:這些人是從大患難中出來的,曾用羔羊的血把衣裳洗白淨了。

所以,他們在神寶座前,晝夜在他殿中事奉他。坐寶座的要用帳幕覆庇他們。 他們不再飢,不再渴;日頭和炎熱也必不傷害他們。

因為寶座中的羔羊必牧養他們,領他們到生命水的泉源;神也必擦去他們一切的眼淚。

朋友們,耶穌和他的子民同在是聖靈裡的一個現實。這是真的,對於現在的我們,當他的話在我們心中停留。約翰福音 14:7-8 告訴我們你們若認識我,也就認識我的父。從今以後,你們認識他,並且已經看見他。

*腓力對他說: 求主將父顯給我們看,我們就知足了。*耶穌已經與那些聽到上帝聲音的人們同在了! 基督在他們裡面,榮耀的希望在他們裡面。如果我們將要繼續從他的井(他在我們的精神裡講的話)中飲水,我們會在他面前站著穿著正義的袍子被洗淨! 我們聽到並且服從他的聲音,日夜服務他。在他的聖所與他保持著親密關係是多麼的榮耀啊。他的來自於天堂的麵包,那從他口中說出的話,是多麼神奇地使我們強壯啊。我們從源泉中喝的水,從他的唇間流露的源泉,是多麼的清爽啊。

#### 啟示錄 7:16-17

他們不再飢,不再渴;日頭和炎熱也必不傷害他們。

因為寶座中的羔羊必牧養他們, **領他們到生命水的泉源**; 神也必擦去他們一切的眼淚。

羔羊他自己餵養著他的教會。他用他瑞瑪的話語去清洗她。他在他的寶座中, 這寶座是我們在心中築起的聖壇,用來和他一同用餐和聽到他的話語。<sup>23</sup>

## 啟示錄 22:1,16-17

天使又指示我在城內街道當中**一道生命水的河**,明亮如水晶,**從神和羔羊的寶座流出來**。

我一耶穌差遣我的使者為眾教會將這些事向你們證明。我是大衛的根,又是他的後裔。我是明亮的晨星。

聖靈和新婦都說:來!聽見的人也該說:來!**口渴的人也當來;願意的,都**可以白白取生命的水喝。

對於許多上帝的孩子們來說,啟示錄裡的話幾乎全部都是關於未來的。,但是對於他的已經準備好從生命之河中飲水的新娘來說,這些話也是關於現在的。時間在天堂中沒有意義。上帝視一天為千年,視千年為一天,兢兢業業為每一顆心準備著。他們飲用了足夠的生命的精神之水嗎?他們吃了足夠的生命的精神的干糧嗎?這些生命在話語也在他們心中嗎?這羔羊是多麼地誠摯地渴望每一個乾渴的人都前來飲水,並且體驗在聖靈中,將未來的榮耀帶進現在的生命的源泉。我們敬畏地站在他的寶座前,被他在河流之上的聲音洗淨,沒有污點,沒有褶皺,瑕疵。

所以, 你們必從救恩的泉源歡然取水。以賽亞書 12:3

你們一切乾渴的都當就近水來;沒有銀錢的也可以來。你們都來,買了吃;不 用銀錢,不用價值,也來買酒和奶。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 啟示錄 7:17 可以被看做是馬太福音 4:4,約翰福音 10:27,約翰福音 14:1-7,以弗所書 5:25-27,希伯來書 12:25-29,以及啟示錄 3:20-21 的結束。

你們為何花錢(原文是平銀)買那不足為食物的?用勞碌得來的買那不使人飽足的呢?你們要留意聽我的話就能吃那美物,得享肥甘,心中喜樂。

你們當就近我來; 側耳而聽, 就必得活。我必與你們立永約, 就是應許大衛那可靠的恩典。

我已立他作萬民的見證,為萬民的君王和司令。

你素不認識的國民,你也必召來;素不認識你的國民也必向你奔跑,都因耶和 華—你的神以色列的聖者,因為他已經榮耀你。

當趁耶和華可尋找的時候尋找他,相近的時候求告他。

以賽亞書 55:1-6

# 凡是渴望對的都可以參與……

親愛的朋友,

耶穌邀請所有渴望了解上帝的來找他,然後他會給予你永恆生命。這怎麼樣才能達成呢?

創造了宇宙,地球以及所有夜空中星星的上帝也以他的榮耀創造了你。他為每一個人都創造了一個命運。他對你的生命有一個具體的計劃。你不是任何一個人的副本!你被獨特地創造了,對你來說,來愛上帝的,對上帝來說,來向你展示他的愛。

但是擁有與上帝的友誼需要我們接受上帝連接他和人類的方法。因為,路西法, 同時也被叫做惡魔和撒旦,讓第一個人類(亞當)通過犯罪孽,喪失了和上帝 的關係。從那時起,一個巨大的鴻溝橫亙在了上帝和人類之間。

耶穌基督——上帝的完美的人,他 的犧牲為亞當罪孽的反叛償還了代價,同時 也為你贖了罪。當你簡單地請求耶穌基督來到你的心裡並且原諒你的罪孽,同 時擁有一段和上帝的個人關係,並且不斷增進,你和上帝就不再必然是要分離 的。

羅馬書 10:9-10 這麼寫道:

你若口裡認耶穌為主,心裡信神叫他從死裡復活,就必得救。 因為人心里相信,就可以稱義;口裡承認,就可以得救。

現在正是請求主耶穌基督來到你的心裡的時候,因此你可以每天從他活水的源泉飲水,並且擁有永恆生命。你現在會用下面的話禱告嗎,或者用你自己的話向上帝禱告嗎?

親愛的神父,我請求你原諒我所有的罪孽,我知道你讓耶穌基督為我而死,因此我可以和你永遠活著。我請求耶穌基督現在就來到我的心裡,永遠作為我的主和救世主。謝謝你讓我成為我,謝謝耶穌基督想要我成為的,謝謝你唯一為我準備的命運和計劃。我禱告以耶穌基督的名義,阿門。

推薦保羅·諾克羅斯的書,為後續傾聽主的聲音的學習。

Dining at the Master's Table (英語) \$15

學習手冊\$10 CD 課程(英語或者西班牙語)\$30

使徒行傳 29 章課程:

Walking in the Power of the Holy Spirit (英語)

第一、二、三冊\$15/冊

河流之上的聲音(小冊子) \$5

Succeeding in Spiritual Warfare (英語) \$12

Breaking the Authority of the Bastard Curse (英語) \$10

In the Secret Place (英語) \$12

How Can I Get My Healing From God? (英語) \$10

5 Keys to Deeper Intimacy with the Lord(英語) \$5

Principles for Overcoming in Spiritual Warfare (書和 DVD 套裝) (英語) \$75

在美國預訂實體書,請郵寄支票或者郵政匯票以及另外的\$5 用來第一件物品的優先遞送,(10%用來給每一件額外的物品),或者在網上預訂:

www.KingdomFaithMinistries.Org.

國際預訂請訪問我們的網站。

來自作者的特別激請……

這小冊子是主給我的一個任務,在我某一天禱告的時候。這是在三天以內在聖 靈的啟迪下流利地完成的。

因為它第一次出版,很多牧師或者聖徒問我,讓他們翻譯成他們自己的語言。 特別是在非洲和亞洲,信仰者和非信仰者都被耶穌基督所感動,耶穌基督—— 這上帝的清新的水,以及啟示錄的給予者,就像從寶座流出的水,生命的源泉。

在撰寫本文是,幾乎 150,000 本已經被用來使基督徒教堂更強壯,並且在不同的國家,為上帝的國度贏得上千的靈魂。從聖靈創造這本小冊子的意圖起,所有的城市和新的聖經學校對福音開放,甚至在基督徒被迫害的國家。本書完成的延伸任務是奇蹟的,這都是因為聖靈的啟迪以及上帝的功勞。

聽到我們主耶穌基督的聲音的飢餓是貪婪的。教會已經組織上千的聖徒在街頭用這書的副本來目擊。在亞洲的聖徒在祈禱把一百萬副本在吸引著上百萬靈魂的主要的宗教節日分發給非信仰者!

我個人想要問你是否可以在主面前,考慮或者問他這個問題:是否他會讓你來 支持打印這小冊子用來在其他國家拓廣。主在我的心中放置了一個前景,除去 那些已經有這書的國家,還有越南,中國,馬來西亞以及印度尼西亞。這些小 冊子在當地打印很容易,但是需求量大大超出了我們作為牧師組來提供資金援 助可以滿足的需求。可以請求你禱告以尋求幫助來捐贈,支持這個行動嗎?如 果你有任何問題請聯繫我。

這是我參加的超過 35 年的牧師部的活動中最多產的一次拓廣。我相信那些給予幫助的人會在主的國度得到極大的獎勵。因為像這樣的材料在發展中國家是很稀少的,每一份副本通常會引起人們非凡的興趣,一份副本會讓 30 個人讀。這對主的國度的影響是驚人的,我們將所有的榮光歸於主!

你會幫助我們嗎?